
ARTE PÓS-COLONIAL E PAN-AFRICANISMO: O 
AFROFUTURISMO COMO UMA PERSPECTIVA ALTERNATIVA 

AO DESENVOLVIMENTO AFRICANO E DIASPÓRICO NO 
FILME PANTERA NEGRA (2018)

POSTCOLONIAL ART AND PAN-AFRICANISM: AFROFUTURISM AS AN ALTERNATIVE 
PERSPECTIVE TO AFRICAN AND DIASPORIC DEVELOPMENT IN THE FILM BLACK PANTHER 

(2018)

Bruno de Alcântara Conde da Silva 
Mestrando em História (PPGH) 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 
Porto Alegre, Brasil 

bruno.alcant.conde@gmail.com

RESUMO
O presente trabalho centra-se em analisar o movimento afrofuturista 
por meio de uma perspectiva histórica, abrangendo sua ascensão na 
década de 1980 até a atualidade com o fenômeno cultural provo-
cado pelo longa-metragem Pantera Negra (2018). Serão analisados 
também aspectos específicos do filme Pantera Negra, como o seu 
pensamento e simbologias pan-africanistas, tais como a formulação 
e construção criativa da nação fictícia de Wakanda, bem como dos di-
versos grupos étnicos e clãs que o compõe. Também nos debruçamos 
analiticamente em cenas específicas do longa a fim de se apontar toda 
sua complexidade estética, simbólica e comercial. Por fim se trata-
rá das implicações do fenômeno da diáspora africana no continente 
americano e como o filme aborda esse tema por meio do anti herói 
Erik Killmonger, sobretudo quanto às questões do legado histórico 
do colonialismo e racismo aos indivíduos negros africano e diaspó-
ricos afro-americano.

PALAVRAS-CHAVE
Pantera Negra, Afrofuturismo, Pan-africanismo

ABSTRACT
The present work focuses on analyzing the Afro-Futurist movement 
through a historical perspective, including its rise in the 1980s to 
the present with the cultural phenomenon caused by the film Black 
Panther (2018). Specific aspects of the Black Panther film will also 
be analyzed, such as its Pan-Africanist thinking and symbologies, 
such as the formulation and creative construction of the fictional na-
tion of Wakanda, as well as the different ethnic groups and clans that 

compose it. We also analyze analytically specific scenes in the film 
in order to highlight all its aesthetic, symbolic and commercial com-
plexity. Finally, it will deal with the implications of the phenomenon 
of the African diaspora in the American continent and how the film 
reports this theme through the anti hero Erik Killmonger, especially 
regarding the issues of the historical legacy of colonialism and ra-
cism to black African and African-American diasporic individuals.

KEYWORDS
Black Panther, Afrofuturism, Pan-Africanism

“Querem que nossa pele seja a pele do crime 
Que Pantera Negra só seja um filme 
[...] 
Racista filha da puta, aqui ninguém te ama 
Jerusalém que se foda eu tô a procura de 
Wakanda, ah” (Bluesman – Baco Exú do Blues)

1	 Raízes Afrofuturistas: de Black to the Future a 
Pantera Negra

O Afrofuturismo pode ser conceituado como sendo tanto um movi-
mento estético artístico quanto uma estrutura para a teoria crítica, 
por combinar elementos de ficção científica, ficção histórica, ficção 
especulativa, fantasia e afrocentricidade. Independentemente da mí-

Bruno de Alcântara Conde da Silva
ROTURA, 1 (2021): 70-76
eISSN: 2184-8661
https://publicacoes.ciac.pt/index.php/rotura/index/article/view/21

Direitos de Autor © 2021 Bruno Alcântara Conde da Silva
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivatives 4.0 International License.

mailto:bruno.alcant.conde@gmail.com
https://publicacoes.ciac.pt/index.php/rotura/index/article/view/21


ARTE PÓS-COLONIAL E PAN-AFRICANISMO: O AFROFUTURISMO COMO UMA PERSPECTIVA ALTERNATIVA AO 
DESENVOLVIMENTO AFRICANO E DIASPÓRICO NO FILME PANTERA NEGRA (2018)

ROTURA, 1 (2021): 71

dia ou plataforma artística (literatura, artes visuais, audiovisual ou 
música), o Afrofuturismo tenta abordar as várias realidades do su-
jeito racializado de origem africana a partir de uma narrativa sobre 
as experiências vividas pelas populações negras de todo o mundo; 
integra ainda elementos das mitologias africanas, do afrocentrismo, 
das cosmologias e misticismos não-ocidentais e da diáspora negra 
(Womack, 2013 e Yarak, 2017). Nas palavras de Ingrid LaFleur, 
curadora de arte e afrofuturista em uma palestra para o TEDx Fort 
Greene Salon em Nova York, intitulado Visual Aesthetics of Afro-
futurism1, o Afrofuturismo define-se como sendo “uma maneira 
de imaginar possíveis futuros através de uma lente cultural negra” 
(Womack, 2013).

O termo “Afrofuturismo” foi originalmente cunhado pelo crítico 
cultural Mark Dery, que o usou em seu ensaio Black to the Futu-
re (1994) para descrever uma crescente produção de conteúdos e 
análises por estudantes universitários negros estadunidenses com 
forte influência da ficção científica e das várias mudanças sociais, 
culturais e tecnológicas dos anos 80 e 90 (Womack, 2013). Em outra 
perspectiva, o Afrofuturismo também pode ser compreendido como 
um novo nome para filosofias antigas dos povos Akan, Congolês 
e Dogon da África Ocidental, que foram reinventadas por escri-
tores e artistas afro-americanos na segunda metade do século XX 
(Brooks, 2020). Ademais, tendo uma perspectiva mais abrangente, 
esse fenômeno pode ser interpretado como pessoas pretas, mulheres 
e homens se expressando de forma autônoma ou como resistência 
e contestação à indústria cultural hegemônica branca ocidental e ao 
colonialismo, com o que o papel da ciência e da tecnologia na ex-
periência dos povos negros em geral foi resgatado e visto a partir de 
uma nova perspectiva (Kabral, 2016).

Muito embora as raízes desse movimento estético tivessem co-
meçado décadas antes, o surgimento do afrofuturismo como um 
estudo filosófico redescobriu vários artistas, os reenquadrando 
como afrofuturistas, tais como a lenda do jazz vanguardista Sun Ra 
(1914-1993), o pioneiro do funk George Clinton (1941-), a escritora 
de ficção científica Octavia Butler (1947-2006), o artista plástico 
Jean-Michel Basquiat (1960-1988) e até o guitarrista Jimi Hendrix 
(1942-1970) que, com o uso de reverbs em sua guitarra, foi recon-
siderado como parte de um legado musical e científico negro (Wo-
mack, 2013).

No geral, parte do continente africano, e consequentemente seus 
descendentes, tiveram todas as suas representações discursivas, so-
bretudo entre os séculos XVI e XX, perpassadas por três discursos 
fundamentais: a escravidão, o colonialismo e o racismo. Esses dis-
cursos construíram representações que impactaram diretamente na 
forma de se olhar e pensar a África, o que condicionou paradigmas 
que se expandiram também nos modos de se interpretar o continente 
no campo político-historiográfico (Azevedo, 2013).

Segundo Frantz Fanon (2008), o fenômeno da colonização exer-
ceu nos povos colonizados uma dominação não só física, mas tam-
bém mental, que impossibilitava esses povos dominados de agir 
autonomamente. Através de uma imposição cultural e do subju-
gamento do outro, a supremacia branca produziu um bloqueio na 
história e na memória desses povos. Nas palavras de Fanon: “A ci-
vilização branca, a cultura europeia, impuseram ao negro um desvio 
existencial”, sobretudo em função da estigmatização de sua raça, 
cultura, história e memória (Fanon, 2008).

As histórias e narrativas oriundas do continente africano e de 
seus indivíduos sempre foram negadas, sobretudo por alguns estu-
diosos da filosofia da história do século XIX, como por exemplo 
Friedrich Hegel, que em sua obra intitulada Leçons sur la philoso-
phie de l’ histoire2 (1995) afirma que:

1 TEDxFortGreeneSalon — Ingrid LaFleur — Visual Aesthetics of Afrofuturism. TEDx 
Talks, 2011. https://www.youtube.com/watch?v=x7bCaSzk9Zc.
2 Título originalmente traduzido como “Filosofia da História”.

A África não tem interesse histórico próprio, é um local 
em que os homens vivem na barbárie e no selvagismo, sem 
se ministrar nenhum ingrediente da civilização. Por mais 
que retrocedamos a história, acharemos que a África está 
sempre encerrada no contacto com o resto do mundo, está 
fechada em si mesma, os africanos são crianças eternas, 
envoltos na negrura da noite sem a luz da história cons-
ciente. A África é até hoje desconhecida e não mantém 
nenhuma relação com a Europa. De todos estes rasgos, 
resulta que a característica do negro é ser indomável, sua 
situação não é suscetível de desenvolvimento e educação, 
de hoje para sempre, não tem a moralidade, as mais terrí-
veis manifestações da natureza humana estão presentes no 
africano. (Hegel, 1995)

A visão hegeliana do continente africano exemplifica como parte 
do Ocidente reduziam a África, a um mundo histórico não desen-
volvido, inteiramente preso ao espírito natural e por isso mesmo se 
encontra ainda no começo da “história universal”, ou seja, a histo-
ricidade ou conjunto dos fatores que constituem a história de um 
povo não é reconhecida aos povos negros da África por Hegel. Essa 
abordagem histórica dos povos não europeus de Hegel dominou por 
muito tempo o pensamento histórico no Ocidente, condicionando a 
África e seus sujeitos a um estatuto de povos aculturados e sem his-
tória (Munanga, 2015).

A partir dessas premissas, percebemos a importância, na contem-
poraneidade, desse movimento artístico, sobretudo do seu objetivo 
de construir uma perspectiva narrativa historicamente negada e des-
mistificar e estimular o debate e a análise da cultura pop contempo-
rânea, mas sempre se atendo ao passado e na sua inclusão no futuro 
(Yarak, 2017 e Womack, 2013).

Ainda segundo Ytasha Womack (2013), autora do livro Afrofutu-
rism: The World of Black Sci-Fi and Fantasy Culture, esse movimen-
to tem extrema importância para a indústria cultural contemporânea, 
isso porque “quando até em um futuro imaginado as pessoas não 
conseguem cogitar a presença de um negro em situações de prota-
gonismo, algo precisa ser feito!” (Yarak, 2017). Quando propomos 
pensar em emancipação e transformações sociais por meio da Arte 
é essencial que se faça uma reflexão dentro de um contexto global. 
É importante que se considere não só o contexto ou a conjuntura 
específica em que determinados movimentos artísticos germinaram, 
mas também a sua relação com as condições políticas e sociais que 
determinam essas tendências generalizadas num contexto mundial 
cada vez mais globalizado e integrado (Lima, 2018).

Contemporaneamente, o Afrofuturismo voltou a ficar em evidên-
cia devido ao fenômeno cultural provocado pelo longa-metragem 
estadunidense produzido pela Marvel Studios, Pantera Negra (Black 
Panther) em 2018. Musicalmente, destacam-se as artistas afro- ame-
ricanas Janelle Monáe e Beyoncé Knowles, juntamente com a pró-
pria trilha sonora do filme, composta por Ludwig Göransson e com 
músicas originais de Kendrick Lamar, que renovaram esse movimen-
to artístico no século XXI e alcançaram, de fato, o mainstream da 
indústria cultural. O longa Pantera Negra, escrito e dirigido por Ryan 
Coogler, se destaca por ser a primeira vez que um grande estúdio fez 
um filme de super-herói com um diretor afro-americano e com um 
elenco predominantemente negro. O filme se tornou a maior bilhete-
ria de 2018 nos Estados Unidos, arrecadando mais de 700 milhões de 
dólares e se tornando a décima maior bilheteria de todos os tempos 
na história do cinema, com uma arrecadação de mais de 1.3 bilhão de 
dólares. Ademais, obteve sete indicações ao Oscar 2019, incluindo 
a de Melhor Filme (sendo o primeiro filme de super-herói a rece-
ber uma indicação nesta categoria). Ganhou três estatuetas, sendo 

https://www.youtube.com/watch?v=x7bCaSzk9Zc


Bruno de Alcântara Conde da Silva

ROTURA, 1 (2021): 72

vitorioso nas categorias de Melhor Figurino, Melhor Trilha Sonora e 
Melhor Design de Produção (Setoodeh, 2018 e Tapley, 2019).

Toda a discografia de Janelle Monáe, por exemplo, tem forte tra-
ços e influência da estética afrofuturista, desde seu primeiro EP3 Me-
tropolis: Suite I (The Chase) em 2007, prosseguindo para seu primei-
ro álbum de estúdio The ArchAndroid (Suites II and III) (2010). Nos 
seus dois trabalhos subsequentes The Electric Lady (2013) e Dirty 
Computer (2018), Janelle apresenta uma persona, a androide femini-
na Cindi Mayweather, e, com isso, vai além dos limites da narrativa 
convencional, mesclando uma estética afrofuturista que incorpora os 
desejos do feminismo negro, ao mesmo tempo que fornece um som 
original e autêntico, que critica o conceito monótono do punk e abor-
da as complexidades de raça, gênero e sexualidade (Gipson, 2016).

Fig. 1 e 2: Álbum The ArchAndroid (Suites II and III) (à esquer-
da) e Dirty Computer (à direita). Fonte: Rede Social Pinterest/

Atlantic Records.

Outro exemplo da influência afrofuturista na produção artística 
na atualidade é o mais recente trabalho de Beyoncé, intitulado Black 
Is King4 (2020). Nele, a artista escreve, dirige e produz um filme 
musical e álbum visual complemento audiovisual do álbum de 2019 
The Lion King: The Gift, trilha sonora do remake de O Rei Leão 
(1994), dos Estúdios Disney. A narrativa de Black Is King é cons-
truída na personificação do protagonista Simba em uma jornada de 
autodescoberta, direcionando o espectador para a contemplação da 
rica diversidade da experiência negra ao longo do tempo e ofere-
cendo uma representação audiovisual da negritude afrofuturista no 
século XXI e da negritude moderna (Brooks, 2020). Segundo Kinitra 
D. Brooks, especialista em estudos literários da Michigan State Uni-
versity e co-editora de The Lemonade Reader: Beyoncé, Black Femi-
nism and Spirituality (2019), uma crítica significativa tanto a Black 
Is King quanto ao Afrofuturismo de uma forma mais ampla é que 
eles oferecem uma visão romantizada da África, que se concentra 
demais no que a África era no passado, sem espaço para considerar a 
África atual. O continente continua a ser percebido como um espaço 
monolítico de máscaras e estampas de animais, em vez de 55 países 
diferentes5, com uma vasta gama de povos, práticas, linguagens e 
cosmologias (Brooks, 2020).

Ainda segundo Brooks, o álbum visual de Beyoncé reconhece 
que alguns afro-americanos querem criar uma África nostálgica para 
se reconectar com o que foi perdido no nosso passado colonial e com 
os horrores provocados pelo tráfico transatlântico de nossos ances-
trais africanos escravizados, optando por uma produção cultural que 

3 Extended play (EP) é uma gravação que é longa demais para ser considerada um single 
e muito curta para ser classificada como um álbum musical.
4 Black Is King foi lançado globalmente para reprodução por meio da plataforma de 
streaming Disney+ em 31 de julho de 2020.
5 Atualmente, a União Africana (UA) reconhece e é composta por 55 Estados-Membros 
que representam todos os países do continente africano, incluindo o Saara Ocidental ou 
República Árabe Saaráui Democrática (RASD) (UA, 2019).

cura traumas geracionais em vez de um retrato realista da África con-
temporânea. Contudo, ao fazer essa escolha criativa, Beyoncé criou 
um momento na cultura pop, fomentando um debate riquíssimo com 
uma variedade de representações com poucos precedentes (Brooks, 
2020).

Fig. 3 e 4: Cartaz oficial (à esquerda) e capa do álbum (à direi-
ta) Black Is King. Fonte:Rede social Pinterest/Disney+.

2	 O pan-africanismo e a estética afrofuturista em 
Pantera Negra

O movimento pan-africanista tem suas origens na luta de ativistas 
negros em prol da valorização de sua coletividade étnico-racial, 
como indivíduos negros, e, como marca original, a construção de 
visões positivas e internacionalistas acerca da identidade do povo 
negro, entendida como comunidade negra, tanto africana como afro-
descendente diaspórica. Esse movimento a princípio embasou-se na 
premissa de que as sociedades africanas ancestrais tinham valores 
civilizatórios, como a importância que davam a família, a vida co-
letiva e o uso comum da terra e da água, valores pelos quais deve-
riam ser reconhecidos, e pretendia ser incluído num projeto maior de 
“africanizar” a África, resgatando valores e princípios apagados pelo 
colonialismo (Barbosa, 2012).

O pensamento pan-africano é uma importante diretriz dos movi-
mentos emancipatórios e de descolonização do pensar eurocêntrico. 
Realiza isso através de uma forma de interpretar a realidade por meio 
de uma perspectiva de conscientização da agência do povo negro, re-
ferido também como um movimento afrocentrado. De acordo com o 
autor Molefi Kete Asante, em sua obra Afrocentricidade: notas sobre 
uma posição disciplinar (2009), os estudos afrocentrados podem ser 
definidos como “um tipo de pensamento, prática e perspectiva que 
percebe os africanos como sujeitos e agentes de fenômeno atuando 
sobre a sua própria imagem cultural e de acordo com seus próprios 
interesses humanos” (Asante, 2009, p. 93).

A história do movimento pan-africanista é composto por vários 
períodos e gerações, que vão desde os seus formadores (1870-1920), 
até as vertentes pan-africanistas culturais e históricos e a crítica pós-
colonial fomentada pelos movimentos de libertação e descoloniza-
ção ao longo de todo o século XX. Embora todas essas vertentes ca-
racterizam-se principalmente pela diversidade de perspectivas, elas 
têm pontos de convergências ou ideais primordiais que se inter-re-
lacionam, são eles: a solidariedade, a liberdade e a integração entre 



ARTE PÓS-COLONIAL E PAN-AFRICANISMO: O AFROFUTURISMO COMO UMA PERSPECTIVA ALTERNATIVA AO 
DESENVOLVIMENTO AFRICANO E DIASPÓRICO NO FILME PANTERA NEGRA (2018)

ROTURA, 1 (2021): 73

os múltiplos povos que compõem o continente e seus descendentes 
(Barbosa, 2012).

A primeira geração de ativistas que construiu as bases do pan-
africanismo eram formadas essencialmente por intelectuais de tra-
dição ocidental, dentre eles se destacam os estadunidenses Booker 
T. Washington, Alexander Crummel, W. E. Du Bois, o jamaicano 
Marcus Garvey e o caribenho Edward Blyden. A segunda geração 
pan-africanista, formada a partir de 1920, é marcada por uma diver-
sidade maior de perspectivas, sendo em sua maioria pertencentes às 
correntes pan-africanista cultural e pan-africanista histórica. A ver-
tente cultural tem sua origem no pensamento de autores do período 
formador, em especial, Blyden e W. E. Du Bois, encontrando o seu 
auge com a negritude francófona, nos anos 1950. Já a vertente histó-
rica tem sua origem na historiografia sobre a escravidão e a forma-
ção do mundo atlântico dos anos 1930, se consolidando apenas nos 
anos 1960, principalmente devido ao historiador senegalês Cheikh 
Anta Diop6 (Barbosa, 2012).

O período pós-colonial na África foi um ponto de virada nos 
debates pan-africanistas. Desde a década de 1970, o discurso pan-
africanista passou cada vez mais a ser usado como uma ideologia 
política pragmática, sendo independente do cerne acadêmico e das 
teorizações intelectuais. Com isso, nos anos de 1980 e 1990 o debate 
teórico pan-africanista deu lugar à discussão sobre as diversas etni-
cidades africanas, questionando as premissas pan-africanistas funda-
mentadas numa visão unitária da África e da população negra (afri-
cana e diaspórica). Essa nova geração de intelectuais pós-coloniais, 
tais como Kwane Appiah, V. Mudimbe, Ali Mazrui e Paul Gilroy em 
sua maior parte não comungavam com os ideais pan-africanistas, 
pelo contrário, eles têm uma visão bastante crítica da própria África, 
principalmente às elites africanas, que teriam um papel fulcral no 
atraso africano. Nas palavras de Muryatan Santana Barbosa (2012):

Em última instância, é uma argumentação que visa com-
preender os males africanos direcionando o foco de suas 
críticas às próprias elites locais. Trata-se de uma caracteri-
zação que, em geral, é vista como oposta àquelas anterio-
res, de origem pan-africana, que, supostamente, estariam 
entendendo os males africanos como simples epifenôme-
no da dominação européia-ocidental; seja ela representada 
pelo tráfico escravista, pela Era Colonial, Imperialismo ou 
pelo Neocolonialismo. (Barbosa, 2012, p. 148)

Todos esses valores influenciaram diretamente no processo de 
criação do longa Pantera Negra: embora o país ficcional Wakan-
da represente uma nação nativo africana, sua criação e concepção 
são majoritariamente afro-americanas. O plano da equipe criativa 
e idealizadora de Pantera Negra era criar uma representação visual 
de um país africano que abrangesse todo um continente por meio de 
conceitos pan-africanistas: uma mistura afrofuturista e pan-africana 
de culturas que tinha por objetivo revolucionar a representação ne-
gra e africana na indústria cinematográfica ocidental, combatendo a 
visão estereotipada hegemônica de pobreza, fome e sofrimento que 
dominam grande parte das narrativas sobre o continente africano e 
seus habitantes na indústria cinematográfica hollywoodiana (Ben-
nett, 2018).

O diretor e roteirista Ryan Coogler, juntamente com sua equipe 
de produção, visitaram durante seis meses de pré-produção países 

6 Cheikh Anta Diop foi o primeiro pensador a construir um paradigma pan-africano 
coerente para a historiografia. Historiograficamente suas ideias fundamentais, expostas 
em livros clássicos como Nações negras e cultura (1955) e Anterioridade das civiliza-
ções africanas (1967) eram duas: a) a África como berço da humanidade; b) a unidade 
afro-negra, fundada na sua relação histórico-cultural com o Egito Antigo e a Núbia, en-
quanto primeiras civilizações humanas. Estas seriam a premissa científica para o estudo 
da Antiguidade Clássica (por consequência, greco-romano) e das sociedades africanas 
sul-saarianas (Barbosa, 2012, p. 145).

como África do Sul, Gana, Quênia e Lesoto, coletando várias refe-
rências estéticas que serviram de inspiração para o filme. Utilizaram 
vários conceitos e ideias do pensamento político pan-africanistas, 
conciliando-o com a estética tradicional africana somada à temáti-
ca tecnológica de ficção científica do afrofuturismo, o que resultou 
na construção de complexas mitologias da nação fictícia de Wakan-
da dentro do já consolidado Universo Cinematográfico da Marvel 
(Marvel Cinematic Universe – MCU) (Ryzik, 2018).

Foi realizado um profundo trabalho de pesquisa das culturas tra-
dicionais africanas para formular as referências estéticas que for-
mariam o universo de Wakanda, uma realidade alternativa futurista, 
tecnologicamente avançada e composta por diversos grupos étnicos 
africanos e intocada pelos colonizadores. A origem de Wakanda foi 
estabelecida a partir da união de diferentes tribos do continente afri-
cano, reunidas há milênios e refugiando-se dos horrores do colonia-
lismo europeu; com isso, grupos étnicos de várias partes da África 
se uniram para formar Wakanda, um país isolacionista protegido de 
forças externas e tecnologicamente avançado devido à extração do 
metal fictício vibranium (Bennett, 2018).

A origem desse país fictício possibilitou à equipe de produção 
precedência para trabalhar com a matriz de diversas culturas do con-
tinente, tarefa extremamente complexa, tendo em vista que a ótica 
distorcida do Ocidente tende a retratar as culturas africanas na mídia 
de uma forma reducionista, monolítica e estereotipada. Contudo, o 
que se pode perceber é que a realização da obra fílmica consistiu 
numa exaltação afrofuturista e pan-africana da noção mais ampla de 
herança africana, negritude e de identidade negra (Bennett, 2018).

As grandes responsáveis pela construção visual dessa obra dentro 
da equipe de produção, além do diretor Ryan Coogler, foram a de-
signer de produção Hannah Beachler e a figurinista Ruth E. Carter, 
ambas premiadas com o Oscar de melhor direção de arte e figurino, 
respectivamente, por seus trabalhos em Pantera Negra. Foram elas as 
principais encarregadas por idealizar a estética afrofuturista wakan-
diana (Tapley, 2019 e Ryzik, 2018). Segundo Carter, em entrevista 
ao BuzzFeed News, nesta realização se tentou imaginar e construir 
uma área na África não colonizada, reimaginando uma sociedade 
avançada tecnologicamente, que homenageia e exalta a cultura tra-
dicional africana, ao mesmo tempo criando uma nova visão africana 
contemporânea, conciliando tradição e inovação (Bennett, 2018).

Em seus mais de 30 anos de carreira na indústria do cinema, Ruth 
E. Carter trilhou sua trajetória cinematográfica na criação da ima-
gem e da história da cultura afro-americana nas telas. Colaborou em 
todo o cânone de Spike Lee e em filmes como Amistad (1997), de 
Steven Spielberg, Selma (2014), de Ava DuVernay e Dolemite Is My 
Name (2019) e Coming 2 America7 (2020), de Craig Brewer. Em 
Pantera Negra, Carter também se baseou na coletânea visual criada 
pela designer de produção Hannah Beachler, responsável pelo estilo 
arquitetônico e urbanístico dos bairros fictícios de Wakanda (Ryzik, 
2018).

Todos os personagens wakandianos do longa foram concebidos 
a partir de referências pertencentes a um grupo étnico distinto, cada 
qual com uma função dentro da sociedade de Wakanda, com atribui-
ções, símbolos e cor característica, que representam seus respectivos 
clãs. O rei T’Challa, por exemplo, o Pantera Negra, interpretado por 
Chadwick Boseman, veste-se da cor preta, representando a realeza 
de Wakanda; as guerreiras Dora Milaje, lideradas pela general Oko-
ye, interpretada por Danai Gurira, vestem-se de vermelho inspirado 
nas vestimentas do povo Maasai da região de Turkana no Quênia 
e nos tradicionais anéis de pescoço usados pelas mulheres Ndebe-
le da África do Sul; Nakia, interpretada por Lupita Nyong’o, faz 
parte da tribo do rio e tem como cor característica tons de verde, 
inspirado no visual tradicional do povo Surma ou Suri da Etiópia, 

7 Intitulado a sequência Um Príncipe em Nova York 2 no Brasil e 2 Príncipes em Nova 
York em Portugal. 



Bruno de Alcântara Conde da Silva

ROTURA, 1 (2021): 74

feito de conchas, contas e folhas; a tribo mercantil é inspirada pelos 
tuaregues, povo berberes do Saara; a tribo mineira se assemelha aos 
Himba da Namíbia, conhecidos por sua pintura corporal em ocre, 
vermelho e capacetes de couro; a tribo da fronteira, liderada pelo 
personagem interpretado por Daniel Kaluuya, é inspirada nos co-
bertores tradicionais W’Kabi de Lesoto; e para o distrito artístico de 
Step Town, Hannah Beachler pegou como referência looks de um 
festival Afropunk em Atlanta, local inclusive onde Pantera Negra foi 
filmado (Ryzik, 2018).

Fig. 5: Elenco principal de Pantera Negra. Fonte: Entertain-
ment Weekly, Kwaku Alston/Marvel Studios 2018.

A composição dos figurinos de Nakia, T’Challa e Okoye (figura 
8), na cena do cassino coreano não foi feita ao acaso. O preto, o 
vermelho e o verde também são as cores da bandeira pan-africanis-
ta (figura 6), em que o preto representa o povo negro como nação, 
o vermelho significa o sangue que une todo o povo de ascendência 
africana e que foi derramado por sua libertação, tanto da escravidão 
como da colonização, e o verde as riquezas naturais da África. Essa 
bandeira tricolor pan-africana, composta por três faixas horizontais 
nas respectivas cores, foi criada pela Associação Universal para o 
Progresso Negro8 em 1920, e viria a se tornar um símbolo do nacio-
nalismo africano e da luta de libertação do povo africano da colo-
nização, tanto que posteriormente vários Estados africanos libertos 
adotaram essas cores em suas bandeiras nacionais (UNIA, 2019).

Em vídeo gravado para a revista estadunidense de cultura pop 
Vanity Fair em 2018, chamado Notes on a Scene9, o próprio diretor 
Ryan Coogler destrincha a cena de luta no cassino em que os per-
sonagens T’Challa, Okoye e Nakia estão trajando cada qual com 
uma cor da bandeira pan-africanista, em oposição ao vilão Ulysses 
Klaue, interpretado por Andy Serkis, que traja roupas na coloração 
azul, cor que, segundo o diretor, representa a polícia, a autoridade 
e a colonização (Vanity Fair, 2018). Outra representação dessa sim-
bologia pan-africanista são várias fanarts10 da suposta bandeira de 
Wakanda, que em sua maioria também são caracterizadas portando 
a tricolor pan-africana (figura 6), assim como as bandeiras de diver-
sos Estados africanos.

8 Em inglês: Universal Negro Improvement Association and African Communities Lea-
gue (UNIA-ACL) (UNIA, 2019).
9 Black Panther’s Director Ryan Coogler Breaks Down a Fight Scene — Notes on a 
Scene. Vanity Fair, 2018. https://www.youtube.com/watch?v=SNHc2PxY8lY.
10 Em tradução livre: artes de fãs.

Fig. 6: Bandeira Pan-africanista. Fonte: Rede Social Pinterest.

Fig. 7: fanart da Bandeira de Wakanda. Fonte: Rede Social Re-
ddit.

Fig. 8: Cena de luta no cassino com Nakia (Lupita Nyong’o), 
T’Challa (Chadwick Boseman) e Okoye (Danai Gurira). Fonte: 
Entertainment Weekly, Kwaku Alston/Marvel Studios 2018.

https://www.youtube.com/watch?v=SNHc2PxY8lY


ARTE PÓS-COLONIAL E PAN-AFRICANISMO: O AFROFUTURISMO COMO UMA PERSPECTIVA ALTERNATIVA AO 
DESENVOLVIMENTO AFRICANO E DIASPÓRICO NO FILME PANTERA NEGRA (2018)

ROTURA, 1 (2021): 75

Apesar disto, Wakanda também está cheia de contradições: além 
da questão de se evitar uma representação cultural africana rasa e 
romantizada, a produção do longa propositadamente formulou uma 
antítese de uma potência tecnológica e isolacionista no meio do con-
tinente que mais tem fluxos migratórios e problemas sócio-econômi-
cos de modo geral. Embora a criação da história wakandiana sem a 
interferência colonial não seja palpável na realidade africana, essa 
condição não exime a equipe criativa de Pantera Negra de certas res-
trições da história do mundo real, apesar de ser impossível desvin-
cular inteiramente Wakanda da dolorosa experiência colonial que o 
continente africano e o povo negro experimentaram (Bennett, 2018).

Outro aspecto de destaque em Pantera Negra refere-se à ques-
tão diaspórica afro-americana, que também é evidente e se reflete na 
abordagem escolhida para essa adaptação audiovisual de uma pers-
pectiva amplamente afro-americana, principalmente devido à origem 
da equipe de produção do filme. Por conseguinte, essa perspectiva 
afro-americana pode ser evidenciada desde a cena de abertura do 
filme ambientada em Oakland na Califórnia – não por acaso, tam-
bém cidade natal do diretor Ryan Coogler –, até ao arco narrativo 
do anti-herói Erik Killmonger, interpretado por Michael B. Jordan. 
Sucintamente, Erik Killmonger pertence à família real de Wakanda, 
mas foi criado nos EUA como um garoto afro-americano comum, o 
que lhe permitiu ter a vivência da violência e da desigualdade social 
oriundas do preconceito racial e do racismo estrutural, condição que 
moldou seu caráter e convicções. Com isso, nos dias atuais ele retor-
na a Wakanda para reivindicar o trono, motivado principalmente pelo 
ressentimento em relação à opressão racial por ele vivida e à omis-
são de Wakanda quanto a questões dos danos históricos e do legado 
do colonialismo e racismo sobre o povo negro africano e diaspórico 
(Bennett, 2018).

Considerando que Erik é um negro nascido no contexto da diás-
pora, com uma experiência diferente da do protagonista e seu primo 
T’Challa, nativo africano, é possível traçar um paralelo entre as vi-
vências e a jornada do herói e do seu antagonista, o que possibilita 
uma reflexão sobre a experiência negra em diaspora e a construção 
de diferentes tipos de identidades negras. Podemos destacar dois mo-
mentos do filme em específico, ambos protagonizados por Killmon-
ger, que nos permite refletir sobre essas questões.

A primeira cena é a que ocorre no que parece ser o British Mu-
seum. Nela, Killmonger está em frente a uma exposição examinan-
do uma seleção de artefatos africanos (figura 9), quando a curadora 
da exposição se aproxima, oferecendo-se para lhe explicar sobre as 
obras expostas. Percebe-se que os seguranças da exposição estão 
atentos aos movimentos do anti-herói. A curadora relata a origem e 
a época de diversas peças, mas Killmonger rapidamente a contradiz, 
corrigindo que uma das peças, um martelo de guerra do século VII, 
não foi feito pela tribo Fula no Benin, como ela havia dito: “Foi leva-
do por soldados britânicos no Benin, mas é de Wakanda. E é feito de 
Vibranium”. Prosseguindo com o diálogo, a curadora do museu res-
ponde que o machado não está à venda e Killmonger retruca: “Como 
você acha que seus ancestrais conseguiram isso? Você acha que eles 
pagaram um preço justo? Ou eles pegaram ... como pegaram tudo o 
mais?” (Cascone, 2018).

Este trecho do filme nos faz refletir em como a branquitude11 
(e a sociedade Ocidental de uma forma geral) tem a pretensão de 
apropriar-se dos patrimônios dos povos racializados e dominar os 
conhecimentos e saberes dos próprios povos a que estes patrimônios 
pertencem. Também podemos pontuar acerca do debate atual de res-
tituição do patrimônio histórico e artístico roubado dos países coloni-

11 A branquitude refere-se à identidade racial branca, a branquitude se constrói. A 
branquitude é um lugar de privilégios simbólicos, subjetivos, objetivo, isto é, materiais 
palpáveis que colaboram para construção social e reprodução do preconceito racial, da 
discriminação racial e do racismo (Geledes, 2011).

zados pelos países colonizadores, e que estão expostos em inúmeros 
museus do Norte Global (Cascone, 2018).

Fig. 9: Killmonger em exposição de artefatos africanos num 
museu britânico em cena do filme Pantera Negra. Fonte: Rede 

Social Pinterest/Marvel Studios 2018.

Outro célebre momento protagonizado por Killmonger é logo 
após a batalha final contra T’Challa, em que o Pantera Negra sai vito-
rioso e Killmonger gravemente ferido. O rei de Wakanda afirma que 
o vilão ainda poderia se salvar da morte, mas ele recusa a ajuda, já 
que, caso sobrevivesse, seria preso pelos seus atos. Antes de morrer, 
nos últimos esforços, Erik pede para ser lançado ao mar, como seus 
ancestrais que saltaram dos navios, já que a escravidão era pior do 
que a própria morte (Santos, 2018).

A jornada de Killmonger gera bastantes reflexões, principalmente 
no que se refere às questões de encarceramento em massa nas Améri-
cas. A problemática está diretamente ligada ao passado escravocrata 
dessa região e é uma realidade que atinge todos os indivíduos afro-
-americanos em diáspora no continente americano. Killmonger tem 
uma postura bastante crítica quanto à política isolacionista e omissão 
de Wakanda e do rei T’Challa não somente ao continente africano, 
mas a todo indivíduo oriundo de um contexto colonial (Quirino, 
2018).

O desfecho final do filme sugere que parte da luta de Erik não foi 
em vão e demonstra como ele exerceu influência na abertura política 
de Wakanda, que decidiu compartilhar seu conhecimento e desenvol-
vimento tecnológico com outras nações, sobretudo com os afro-ame-
ricanos, demonstrando uma nova noção de reparação e de africanos 
unidos pela diáspora forçada (Santos, 2018).

3	 Conclusão
Analisar o fenômeno cultural de Pantera Negra na indústria do entre-
tenimento transcende o simples viés comercial e o sucesso de arre-
cadação. Deve-se considerar o impacto que esse filme trouxe não só 
para o gênero de super-heróis, mas para toda a indústria cinematográ-
fica ocidental. Através da associação entre a abordagem estética afro-
futurista e elementos tradicionais da cultura africana, a equipe criati-
va e os idealizadores do longa formularam uma maneira de imaginar 
possíveis futuros através de uma lente cultural negra, concretizados 
por meio da criação do país fictício de Wakanda e toda sua mitologia.

Ao fazermos o exercício de pensar essas obras como sendo mais 
que puro entretenimento, independente do profissional ou platafor-
ma, é importante considerarmos que, para produzir conteúdos com 
inspiração e motivação afrofuturista, sempre há que se ter em mente 
a crítica ao movimento de uma forma mais ampla e evitar uma visão 
romantizada da África que se concentre demasiado no que a África 
era no passado, sem deixar espaço para considerar a África contem-
porânea.

Como já mencionado, quando propomos pensar em emancipa-
ção social por meio da Arte ou em mecanismos de transformação 



Bruno de Alcântara Conde da Silva

ROTURA, 1 (2021): 76

social através da Arte, é essencial fazer uma reflexão dentro de um 
contexto global, é importante que se considere não só o contexto 
ou conjuntura específica em que determinados movimentos artísticos 
germinaram, mas também a sua relação com as condições políticas e 
sociais que determinam essas tendências generalizadas num contexto 
mundial cada vez mais globalizado e integrado.

A indústria cultural está sempre atenta às mudanças de consumo 
e ao desejo de representação de seu público e responde prontamente 
para suprir essa demanda, considerando que esses públicos (indi-
víduos racializados) são um mercado consumidor monetariamente 
promissor e lucrativo.

BIBLIOGRAFIA
Asante, M. K. (2009). Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In: Nasci-

mento, E. (org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São 
Paulo: Selo Negro.

Azevedo, A. M. (2013). Imagens da África: Entre a violência discursiva e a produção de 
memória. Geledés. https://www.geledes.org.br/imagens-da-africa-entre-violencia-
-discursiva-e-a-producao-de-memoria/.

Barbosa, M. S. (2012) Pan-africanismo e teoria social: uma herança crítica. Áfri-
ca, São Paulo. v. 31-32, p. 135-155. https://www.revistas.usp.br/africa/article/
view/115352/113006.

Bennett, A. (2018). “Black Panther” Is A Pan-African Medley Aiming To Reframe The 
Narrative. BuzzFeed News. https://www.buzzfeednews.com/article/alannabennett/
black-panther-pan-african-frame.

Brooks, K. D. (2020). With ‘Black Is King,’ Beyoncé has gone all in on Black. And 
Beyoncé doesn’t lose. The Washington Post. https://www.washingtonpost.com/
opinions/2020/08/04/beyonc-shows-that-modern-blackness-neither-begins-nor-
-ends-with-slavery/.

Cascone, S. (2018). The Museum Heist Scene in ‘Black Panther’ Adds Fuel to the Deba-
te About African Art Restitution. Artnet News. https://news.artnet.com/art-world/
black-panther-museum-heist-restitution-1233278.

Fanon, F. (2008). Pele negra máscaras brancas. Salvador: EDUFBA.
Geledés. (2011). Definições sobre a branquitude. Portal Geledés. https://www.geledes.

org.br/definicoes-sobre-branquitude/.
Gipson, G. D. (2016). Afrofuturism’s Musical Princess Janelle Monae: Psychedelic Soul 

Message Music Infused with a Sci-Fi Twist. In: “Afrofuturism 2.0: The Rise of As-
tro-Blackness, edited by Reynaldo Anderson and Charles E. Jones, Liberty Books, 
pp. 91-107, cap.5. 

Hegel, G. H. (1995). Filosofia da história. Traduzido por Maria Rodrigues. Edição 2. 
Editora Universidade de Brasília. 

Kabral, F. (2016). [Afrofuturismo] O futuro é negro  — o passado e o presente também. 
Medium. https://medium.com//afrofuturismo-o-futuro-é-negro-o-passado-e-o-pre-
sente-também-8f0.

_______. (2018). AFROFUTURISMO: Ensaios sobre narrativas, definições, mitologia 
e heroísmo. Medium. https://medium.com/afrofuturismo-ensaios-sobre-narrativas-
-definies-mitologia-e-he3%A.

Lima, R. (2018). Afrofuturismo: A construção de uma estética [artística e política] pós-
-abissal. Cabo de Trabalhos, 16.

Munanga, K. (2015). Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje? 
Revista do Instituto de Estudos Brasileiros. n.62, São Paulo, 2015. https://www.
scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0020-38742015000300020.

Quirino, R. (2018). Killmonger e o discurso pan-africanista. Medium. https://medium.
com/roberta.quirino/killmonger-e-o-discurso-pan-africanista-75e86e2ba4.

Ryzik, M. (2018). The Afrofuturistic Designs of ‘Black Panther’. The New York Times. 
https://www.nytimes.com/2018/02/23/movies/black-panther-afrofuturism-costu-
mes-ruth-carter.html.

Santos, W. O. (2018). Identidade negra, relações étnico-raciais na diáspora e o filme 
Pantera Negra: para uma discussão educacional. REU, Sorocaba, SP, v. 44, n. 1, 
p. 69-89, jun. 

Setoodeh, R. (2018). Chadwick Boseman and Ryan Coogler on How ‘Black Panther’ 
Makes History. Variety. https://variety.com/2018/film/features/black-panther-chad-
wick-boseman-ryan-coogler-interview-1202686402/.

Tapley, K. (2019). Oscars: ‘Black Panther’ Becomes First Superhero Movie Ever No-
minated for Best Picture. Variety. https://variety.com/2019/film/in-contention/os-
cars-black-panther-becomes-first-superhero-movie-ever-nominated-for-best-pictu-
re-1203113451/. 

Thrasher, S. W. (2018). Afrofuturism: reimagining science and the future from a black 
perspective. The Guardian. https://www.theguardian.com/culture/2015/dec/07/
afrofuturism-black-identity-future-science-technology.

UA. (2019). Member States. Who we are — About the African Union. The African 
Union Commission. https://au.int/en/member_states/countryprofiles2.

UNIA. (2019). History Red - Black & Green. http://www.theunia-acl.com/index.php/
history-red-black-green

Vanity Fair. (2018). Black Panther’s Director Ryan Coogler Breaks Down a Fight Sce-
ne — Notes on a Scene. Vanity Fair. https://www.youtube.com/watch?v=SNH-
c2PxY8lY.

Womack, Y. (2013). Afrofuturism: The World of Black Sci-Fi and Fantasy Culture. Chi-
cago Review Press.

Yarak, A. (2018). Afrofuturismo: o que é, pessoas mais importantes, expoentes no Brasil. 
Free the essence. https://www.freetheessence.com.br/unplug/interventores/afrofu-
turismo/.

Yaszek, L. (2006). Afrofuturism, science fiction, and the history of the future. https://
pdfs.semanticscholar.org/718e/2f7b16ff918bdc02e2cedb9a45b4e3ba7faa.pdf.

ANEXO A: INFORMAÇÕES TÉCNICAS DE 
PANTERA NEGRA 
Título (em português): Pantera Negra
Título original: Black Panther
Ano: 2018
País: Estados Unidos 
Gênero: Ação, Aventura, Ficção científica, Fantasia, Super Herói
Duração: 134 minutos
Classificação indicativa: 14 anos
Ficha técnica:
Direção: Ryan Coogler
Produção: Kevin Feige
Escrito por: Ryan Coogler e Joe Robert Cole
Música: Ludwig Göransson
Efeitos especiais: Industrial Light & Magic
Cinematografia: Rachel Morrison
Edição: Claudia Castello e Michael P. Shawver
Figurino: Ruth E. Carter
Design de Produção: Hannah Beachler 
Baseado em Black Panther de Stan Lee e Jack Kirby
Companhia produtora: Marvel Studios
Distribuição: Walt Disney Studios Motion Pictures

Elenco: 
Chadwick Boseman: T’Challa / Pantera Negra
Michael B. Jordan: Erik Killmonger
Lupita Nyong’o: Nakia
Danai Gurira: Okoye
Letitia Wright: Shuri
Martin Freeman: Everett K. Ross
Daniel Kaluuya: W’Kabi
Winston Duke: M’Baku
Ramonda: Angela Bassett
Zuri: Forest Whitaker
Andy Serkis: Ulysses Klaue

Sinopse:
“Após os eventos de Capitão América: Guerra Civil, T’Challa volta para casa a isolada 
e tecnologicamente desenvolvida nação africana Wakanda, para assumir seu lugar como 
Rei. Entretanto, quando um velho inimigo reaparece no radar, a fibra de T’Challa como 
Rei e Pantera Negra é testada quando ele é levado a um conflito que coloca o destino de 
Wakanda e do mundo todo em risco.”

Fonte: https://en.wikipedia.org/wiki/Black_Panther_(film).

SOBRE O AUTOR
Bruno de Alcântara Conde da Silva, graduado bacharel em Relações 
Internacionais pela Universidade de Brasília (UnB), atualmente é 
mestrando em História (PPGH) pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul (UFRGS), na linha de pesquisa Relações de poder 
político-institucionais.

https://www.geledes.org.br/imagens-da-africa-entre-violencia-discursiva-e-a-producao-de-memoria/
https://www.geledes.org.br/imagens-da-africa-entre-violencia-discursiva-e-a-producao-de-memoria/
https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/115352/113006
https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/115352/113006
https://www.buzzfeednews.com/article/alannabennett/black-panther-pan-african-frame
https://www.buzzfeednews.com/article/alannabennett/black-panther-pan-african-frame
https://www.washingtonpost.com/opinions/2020/08/04/beyonc-shows-that-modern-blackness-neither-begins-nor-ends-with-slavery/
https://www.washingtonpost.com/opinions/2020/08/04/beyonc-shows-that-modern-blackness-neither-begins-nor-ends-with-slavery/
https://www.washingtonpost.com/opinions/2020/08/04/beyonc-shows-that-modern-blackness-neither-begins-nor-ends-with-slavery/
https://news.artnet.com/art-world/black-panther-museum-heist-restitution-1233278
https://news.artnet.com/art-world/black-panther-museum-heist-restitution-1233278
https://www.geledes.org.br/definicoes-sobre-branquitude/
https://www.geledes.org.br/definicoes-sobre-branquitude/
https://medium.com//afrofuturismo-o-futuro-é-negro-o-passado-e-o-presente-também-8f0
https://medium.com//afrofuturismo-o-futuro-é-negro-o-passado-e-o-presente-também-8f0
https://medium.com/afrofuturismo-ensaios-sobre-narrativas-definies-mitologia-e-he3%A
https://medium.com/afrofuturismo-ensaios-sobre-narrativas-definies-mitologia-e-he3%A
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0020-38742015000300020
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0020-38742015000300020
https://medium.com/roberta.quirino/killmonger-e-o-discurso-pan-africanista-75e86e2ba4
https://medium.com/roberta.quirino/killmonger-e-o-discurso-pan-africanista-75e86e2ba4
https://www.nytimes.com/2018/02/23/movies/black-panther-afrofuturism-costumes-ruth-carter.html
https://www.nytimes.com/2018/02/23/movies/black-panther-afrofuturism-costumes-ruth-carter.html
https://variety.com/2018/film/features/black-panther-chadwick-boseman-ryan-coogler-interview-1202686402/
https://variety.com/2018/film/features/black-panther-chadwick-boseman-ryan-coogler-interview-1202686402/
https://variety.com/2019/film/in-contention/oscars-black-panther-becomes-first-superhero-movie-ever-nominated-for-best-picture-1203113451/
https://variety.com/2019/film/in-contention/oscars-black-panther-becomes-first-superhero-movie-ever-nominated-for-best-picture-1203113451/
https://variety.com/2019/film/in-contention/oscars-black-panther-becomes-first-superhero-movie-ever-nominated-for-best-picture-1203113451/
https://www.theguardian.com/culture/2015/dec/07/afrofuturism-black-identity-future-science-technology
https://www.theguardian.com/culture/2015/dec/07/afrofuturism-black-identity-future-science-technology
https://au.int/en/member_states/countryprofiles2
http://www.theunia-acl.com/index.php/history-red-black-green
http://www.theunia-acl.com/index.php/history-red-black-green
https://www.youtube.com/watch?v=SNHc2PxY8lY
https://www.youtube.com/watch?v=SNHc2PxY8lY
https://www.freetheessence.com.br/unplug/interventores/afrofuturismo/
https://www.freetheessence.com.br/unplug/interventores/afrofuturismo/
https://pdfs.semanticscholar.org/718e/2f7b16ff918bdc02e2cedb9a45b4e3ba7faa.pdf
https://pdfs.semanticscholar.org/718e/2f7b16ff918bdc02e2cedb9a45b4e3ba7faa.pdf
https://en.wikipedia.org/wiki/Black_Panther_(film)

